-

« i German Journal for Critical Animal Studies

A Y,

“Journal fur kritische Tierstudien

«

Volume 1, No. 3 Juli 2014

Eine Konfliktanalyse innerhalb der Umwelt-
und der Tierrechtsbewegung: Reflektionen
Uber die Allianzenpolitik in der Praxis

Anthony J. Nocella Il

Titel der englischsprachigen Originalfassung:

Conflict Analysis of Environmentalists and Animal Advocates: Reflections
on Alliance Politics in Action. Peace Studies Journal, Volume 5, Issue 2, May
2012. Ed. Dr. Joe Lewis, Hamline University, S. 51-66.

Zusammenfassung: Der Autor bietet eine vergleichende Studie der Tierverteidigungs- und
der Umweltschutzbewegung, in der er die Parallelen und Unterschiede beider betrachtet.
Dabei schligt er verschiedene Strategien und Ansitze vor, um weitere Verbindungspunkte in
Zeiten 0kologischer Krisen zu entwickeln. Ein Beispiel intersektionaler Forschung, zeigt eine
Schilderung gesammelter Erfahrungen aus den eigenen Aktivitdtsfeldern des Autoren. Zuletzt
bespricht der Autor, warum eine Tendenz in der akademischen Forschung besteht,
zunehmend interdisziplindr zu arbeiten, und wie Studiengebiete sich dadurch zu
Verfahrensweisen intersektionaler Forschung transformieren.

Schlagworte: Intersektionalitit, Tierrechte, Umweltschutz, Friedensstudien

Jg. 1 (2014), Heft 3 1



Journal fUr kritische Tierstudien

Eine Konfliktanalyse innerhalb der Umwelt- und der
Tierrechtsbewegung: Reflektionen Uber die Allianzenpolitik in
der Praxis

Die gegenwartige 6koglobale Krise

Der Ausiibung von Kontrolle, Ausbeutung, Versklavung, Zerstorung, Unterdriickung, Folter
und Meinungsunterdriickung, ist in einer Welt, die durch eine kolonialisierte Menschheit
beherrscht wird, kaum Einhalt zu gewdhren. Vivisektion, Waldzerstdrung, Mountain Top
Removall, Krieg, Genozid, Armut, Gefangenschaft, die Institutionalisierung Behinderter,
Bandengewalt, Drogenmifbrauch, Obdachlosigkeit, Hunger und unzihlige weitere Tragodien
und Schrecken, quéilen diese Welt, die verwurzelt ist in der Gier und im Kapitalismus. Diese
massiven globalen Probleme versucht man, innerhalb und auflerhalb der Regierungen, in den
Nichtregierungsorganisationen (NGOs) zu adressieren. Die Akteure sind dabei die wenigen
groBherzigen Menschen, die man in der Gesellschaft allgemein als Aktivist_innen oder
Verfechter_innen von Rechten und Freiheiten in ihrem Gebiet bezeichnet. Das sind
diejenigen, wie etwa der Kongressabgeordnete Dennis Kucinich, der sich fiir soziale
Gerechtigkeit einsetzt, indem er den Weg zur Verédnderung repressiver und konservativer
Gesetzte beschreitet, von innerhalb der Regierung aus iiber Lobbyarbeit, Gesetzentwiirfe, dem
Einsatz zum Erhalt bestimmter Gesetze, der Aufdeckung von Korruption und die
organisatorische Arbeit in der eigenen politischen Partei. Und dann gibt es Menschen wie
Kapitin Paul Watson von der Sea Shepherd Conservation Society, diejenigen Aktivisten also,
die auflerhalb des Systems gemeinsam mit Gruppen und Organisationen arbeiten, um sich
gemeinschaftlich gegen korperschaftliche Unternehmen stark zu machen, gegen Regierungen
zu protestieren und um allgemeine Aufkldarungsarbeit zu betreiben. Es ist aber keine
Ausnahme, dass diese unterschiedlichen Gruppen — die sich zwar innerhalb einer Bewegung
befinden, withrend sie unterschiedliche Strategien anwenden — aber auch Schwierigkeiten mit
der Zusammenarbeit haben. Als Reaktion auf solche Schismen, bemiihen sich Aktivst_innen
und Fiihrungspersonlichkeiten in den sozialen Bewegungen immer wieder darum, briicken zu
bauen, fiir eine Allianzpolitik zu werben und den Wert von Solidaritit, Zusammenarbeit,
Gemeinschaftlichkeit und der Interdependenz, die unter allen Erdenbewohnern herrscht,
hervorzuheben.

Die Tierverteidigungsbewegung” und die Umweltschutzbewegung teilen viele gemeinsame
Ziele (siehe weiter unten in Text), hegen aber auch dennoch eine tiefe Feindschaft
gegeneinander, was ihre Fihigkeit zur Arbeit fir den Schutz des Planeten vor
korperschaftlich-staatlicher Herrschaft und der Macht des global-industriellen Komplexes

" A.d.U.: Ein Methode im Tagebau, die in den USA angewenget wird, bei der man die Bergguppe entfernt um an
die Steinkohle zu gelangen.

* Der Begriff ,Animal Advocacy Movement’ wird hier als , Tierverteidigungsbewegung’ iibersetzt, da damit
sowohl die Tierschutz-, die Tierrechtsbewegung, als auch die Tierbefreiungsbewegung gemeint ist.

Jg. 1 (2014), Heft 3 2



Journal fUr kritische Tierstudien

stark einschridnkt oder ganz verhindert. Piers Beirne schreibt in Issues in Green Criminology:
,Die Tierschutz- und die Umweltschutzbewegung scheinen in ihren Zielen, ihrer Philosophie
und in ihren theoretischen Annahmen, seit deren Erscheinen in den 1960ern, stark
auseinander zu driften* (2007, S. 72). Er erklirt weiter, dass ,,[...] infolgedessen, denken und
handeln diese Bewegungen bestenfalls parallel zueinander und schlimmstenfalls in
entschiedener Opposition zueinander (Beirne 2007, S. 72-73). Umweltwissenschaftler wie J.
Baird Callicott, im Gebiet der Umweltethik, Joel Kovel, der Herausgeber und Begriinder
des Capitalism Nature Socialism Journals, Murray Bookchin, der Vater der sozialen
Okologie, Mike Rosell und Dave Forman, die zwei Mitbegriinder der radikalen
Graswurzelorganisation Earth First! und Takis Fotopoulos, der Begriinder und Herausgeber
des Inclusive Democracy Journals, haben allesamt betont, dass die Tierrechte kein
Umweltthema und kein Ziel des Umweltschutzes sind, und dadurch also auch nicht in die
Umweltethik und deren Bewegung mit einbezogen werden sollten. Beirne schreibt
diesbeziiglich: ,,In seiner Fortfiihrung des biologischen Holismus von Aldo Leopolds A Sand
County Almanac (1949) meinte Callicott, dass die Umweltethik und die Tierbefreiung in
philosophischer Hinsicht in den wesentlichen Punkten zueinander kontrédr verlaufen® (2007,
S. 72-73). Steve Best, ehemaliger Freund Bookchins, der nun aber zu seinen Kritikern zihlt,
erklart diesbeziiglich:

Sozialokologen und ,,Oko-Humanisten“ wie Murray Bookchin verurteilen die
Industrialisierung der Gewalt gegen Tiere und die Tiertdtung, aber hinterfragen nicht das
behauptete Recht, Tiere fiir menschliche Zwecke einzusetzen. Ignorant gegeniiber den
wissenschaftlichen Studien die Vernunft, Sprache, Kultur und Technologie bei
verschiedenen Tierspezies dokumentieren, exerziert Bookchin die kartesisch-marxistische
mechanistische Sichtweise von Tieren als den dummen Kreaturen, die weder tiiber
Sprache noch Verstand verfiigen. Die Tiere gehdren somit zur ,.ersten Natur®, und nicht
zu der an Kreativitdt iiberschiumenden Welt der ,,zweiten Natur* menschlicher Kultur.
Wie das bei der Linken allgemein der Fall ist, so fehlt es auch den Sozialokologen an
Willen, die Auswirkungen der Tierausbeutung auf die Umwelt, die Gesellschaft und die
Psychologie zu analysieren (I).

Diejenigen im akademischen Bereich und die Aktivist_innen, die gegen eine Beziehung oder
Zusammenhinge zwischen Tierrechten und Umweltschutz argumentieren, errichten damit
eine gigantische Blockade zur Erlangung der Ziele beider Bewegungen. Viele sind diese
Barriere aber einfach umgangen, indem sie die Intersektionen und die Interdependenz beider
Belange verstehen und mitberiicksichtigen. Ein Weg, wie das geschehen kann, ist durch die
Auseinandersetzung mit Filmen wie Food Inc. und Fast Food Nation. Diese beiden Filme
fokussieren auf die Behandlung nichtmenschlicher Tiere in der Agrarindustrie und das Maf3
an Umweltschdadigung und Umweltzerstorung, das durch diese Industrie verursacht wird.
Beide Filme stellen die Beziehung zwischen Tieren und der Umwelt in gelungener Weise dar,
obgleich sie aus Tierrechtssicht als problematisch zu beurteilen sind, weil sie fiir nachhaltige
,Lebensmittel, so wie grasgefiitterte Rinder und freilaufende Hiihner, werben.

Jg. 1 (2014), Heft 3 3



Journal fUr kritische Tierstudien

Die Tierverteidigungsbewegung

Das Ziel der Tierverteidigungsbewegung ist es, die Folter, Domestizierung und Totung
nichtmenschlicher Tiere fiir Nahrungsmittelzwecke, die Wissenschaft, Unterhaltung, als
,,Haustiere* oder im Dienste anderer menschlicher Wiinsche und Bediirfnisse, einschlie3lich
jeder Form der Profiterzielung durch nichtmenschliche Tiere, zu beenden (Singer 1985;
Regan 1987; Best und Nocella 2004). Die philosophischen, moralischen und ethischen
Fundamente der Bewegung lassen sich zuriickdatieren bis in die Anfinge grofer Religionen
wie dem Jainismus, dem Buddhismus und dem Hinduismus, sowie auf die Schulen
verschiedener Philosphen, wie Pythagoras (ca. 552-496 v.Chr.) Hesiod (700 v. Chr.) und
Draco (ca. 650 v. Chr.), die allesamt den Schutz nichtmenschlicher Tiere forderten.
Triptolemos, eine Gestalt in der griechischen Mytholgie und der fritheste athenische
Rechtsgeber, erlie die Gesetze: ,,Ehre deine Eltern; Opfer den Goéttern die Friichte der Erde;
verletze keine Tiere.” (Porphyrios [um 233-301/305 n. Chr.], On Abstinence From Animal
Food, ,Book the Fourth’) (I)’.

Wihrend die Wurzeln weit zuriick liegen, begann die Bewegung selbst erst im frithen 19.
Jahrhundert in Erscheinung zu treten. Thr gingen einige spezifische Gesetze zur Verhinderung
von Tiermisshandlung in der Mitte des 17. Jahrhunderts voraus und die Bewegung fand ihren
Anfang hauptsidchlich mithilfe der 1824 gegriindeten Society for the Prevention of Cruelty to
Animals (SPCA). Man forderte, dass Tiere respektiert werden sollten, dass man keine
Grausamkeit gegen sie begehen solle und sie auch in keiner Weise ausbeuten diirfe (Singer
1990; Regan 1983). Dieses grundlegende Konzept der Erteilung von Rechten, von Schutz und
letztendlich der Wunsch nach Befreiung aller fithlenden Lebewesen, fand seine Unterstiitzung
unter zahlreichen modernen Friedensstiftern und Pazifisten wie Mahtma Gandhi, Henry
David Thoreau, Albert Einstein und Leo Tolstoi. Es ist daher auch nicht iiberraschend, dass
sich diese Bewegung in den letzten zehn Jahren nicht zu einem, sondern zu mehreren
Studiengebieten entwickelt hat, die von unterschiedlichen intellektuellen Blickwinkeln im
Sinne des Schutzes der Nichtmenschen argumentieren. Zu diesen Feldern zdhlen die Human-
Animal Studies [Mensch-Tier-Studien] (siehe Society & Animals Forum), die Green
Criminology [Griine Kriminologie] (sieche Beirne und South 2007), die Ecopedagogy
[Okopidagogik], die Humane Education [Erziehung zu humanen Werten] (siche
www.humaneeducation.org) und die Critical Animal Studies [kritische Tierstudien] (siche

Institute for Critical Animal Studies).

Diese gewaltfreie globale Bewegung, die sich heute aus tausenden Nonprofit-Organisationen
und zig Millionen von Menschen zusammensetzt, beherbergt, wie viele soziale
Randbewegungen, sogenannte Extremist_innen. Da solche Aktivist_innen (wie z.B. die
Animal Liberation Front [ALF]) Akte des gewaltfreien zivilen Ungehorsams begehen,

? A.d.U.: Eine deutsche Fassung ist von Detlef Weigt im Jahr 2004 erschienen und trigt den Titel ,Uber die
Enthaltsamkeit von fleischlicher Nahrung.’

Jg. 1 (2014), Heft 3 4



Journal fUr kritische Tierstudien

einschlieBlich  einiger  extremer  Untergrundtaktiken, hat man die  ganze
Tierverteidigungsbewegung unter den Generalverdacht gestellt, Assoziationen mit den
Extremist_innen einzugehen. Aus Sicht einiger Tierverteidiger_innen stigmatisieren
Extremist_innen die Bewegung, wihrend andere betonen, dass sie eine wichtige Rolle in der
Bewegung einndhmen, darin, der Gesellschaft klarzumachen welch unvorstellbares Maf} an
Gewalt und Folter die meisten nichtmenschlichen Tiere durchleben.

Wihrend sich die Tierverteidigungsbewegung auf verschiedene Schwerpunkte konzentriert,
so existiert doch eine gemeinsame Vorstellung iiber die angestrebten Ziele. Dazu zédhlen:

1. Die vegane Erndhrung, deren Ziel die Abschaffung von Fabrikfarmen, der Jagd und
der Fischerei ist;

2. Der Verzicht auf Tierversuche zu Forschungs- und Experimentierzwecken, das
beinhaltet eine Abschaffung der Vivisektion, der Dissektion und der Erzeugung und
Verwendung tierlich-basierender Inhaltsstoffe;

3. Unterhaltung, die die Ausbeutung von Nichtmenschen ausschliet, das heillit eine
Abschaffung von Aquarien, Shows-, Filmen und Videos mit ,,wilden Tieren* und
deren Haltung; und

4. Die Verwendung ethischer Materialien, die auf eine Abschaffung des Gebrauchs
tierlicher Materialien in der Bekleidungsindustrie abzielt.

Die Umweltbewegung

Die Umweltbewegung entwickelte sich infolge der industriellen Revolution des 19.
Jahrhunderts in Europa, Nordamerika und anderen, kolonialisierten Lindern, und obgleich
das urspriingliche Ziel dieser Bewegung der Schutz der Natur gewesen ist, hat sie zu einer
Verstarkung, sowohl der Trennung zwischen Menschen und der Natur, als auch zwischen den
Menschen und den nichtmenschlichen Tieren, beigetragen, in dem Augenblick, in dem die
Natur zu etwas wurde, das es ,,zu retten* gilt (Best und Nocella 2006). Die Marginalisierung
derer, die sich unterscheiden, wurde durch das Konzept der Zivilisation, mit seiner Trennung
zwischen Natur und Mensch, zuerst geprdgt und dann weiterhin verstirkt (diese Spaltung
begann sicherlich als die Menschen vor Jahrtausenden in den Anfidngen des agrarischen
Lebens mit der Kultivierung von Land begannen). Diejenigen, die man als wild, unzivilisiert,
unkultiviert und unwissend betrachtete, platzierte man auf der einen Seite einer Dichotomie,
und diejenigen, die man als zivilisiert oder normal ansah, auf der anderen. Dieses Konstrukt
entsprach auch dem Modus der AuBlenbeziehungen, die Kees van der Pijl als die
»empire/nomad relations* [Imperial/Nomadischen-Beziehungen] bezeichnete (24). Und bald
wurde ein weiterer Schritt der Zivilisation unternommen, der die Staatsgrenzen, die wir heute
als Europa kennen, errichtete, inmitten eines globaler Erobeungsunterfangens, das wir heute
die ,, Kolonisation* nennen.

Jg. 1 (2014), Heft 3 5



Journal fUr kritische Tierstudien

AuBer der Errichtung einer elitistischen anti-natiirlichen Kultur zuhause (d.h der Zivilisation),
bestand das Ziel darin, jede nicht-koloniale, nicht-europiisch-beeinflusste Kultur, die nicht
assimiliert werden konnte, zu besiegen oder zu zerstdren. Dort wo andere religiose
Errichtungen bestanden, setzte man eine christliche Kirche dariiber. Und wo die
Kolonialisierung sich auf der Welt verbreitete, dort wurde auch ein 6konomisches System,
das die gleichen Werte vertrat, geschaffen, nimlich der Kapitalismus, der alles und jeden mit
einem Wert versah; Weile hatten mehr Wert als farbige Menschen, als Vogel, Biume,
Wasser und selbst als das Land. Die ganze Natur wurde als eine natiirliche Ressource
gehandelt und typischerweise dann auch als Besitztum eingeteilt — als etwas, das jemandem
gehort, das in irgendeiner Weise von seinem Besitzer genutzt werden kann.

Das Konzept von Besitz, das die Anarchist_innen kritisiert haben, schuf diejenigen, die
haben, und die, die nicht-haben; so entwickelte sich die Klassengesellschaft in Form einer
besitzenden Klasse und der Arbeiterklassen (Amster, DelLeon, Fernandez, Nocella und
Shannon 2009). Mit der Etablierung natiirlicher Ressourcen und dem Besitz von Giitern,
wurde die Beziehung zwischen Produzent und Konsument geschmiedet. Diese symbiotische
Beziehung schuf das Fundament der industrialisierten Welt und das System wurde durch
solche Institutionen gestiitzt, die augenscheinlich gebildet wurden zur Fiirsorge fiir andere,
zur Errichtung und Erhaltung offentlicher Sicherheit und Ordnung, und um
,wissenschaftliche* Methoden zur Forderung des allgemeinen Wohls zu entwickeln (Best und
Nocella 2006). Einrichtungen wie Universititen/Hochschulen, Gefidngnisse und religiose
Zentren, arbeiteten eng mit dem politischen und dem Bildungssystem zusammen, um
gewaltsame Akte der Experimentation, Dissektion und Vivisektion an Menschen mit
Behinderungen, nichtmenschlichen Tieren, Pflanzen, Wasser und anderen natiirlichen
Elementen zu legitimieren.

So war die Umweltbewegung von Anfang an begriindet im Kolonialismus, einem weltweiten
Eroberungszug der ,westlichen Welt* zur Erlangung von Herrschaft, indem sie anderen
Lindern, Nationen und Stammen ihre christlichen, 6konomischen, politischen und sozialen
Normen aufzwangen (Best und Nocella 2006). Der Kolonialismus setzte Rassismus,
Sexismus, Ableismus [Behindertendiskriminierung], Speziesismus und Heteronormativitét als
Werkzeuge zur Rechtfertigung von Genozid, Gefangenschaft, Vergewaltigung, Versklavung
und zur Ausbeutung und Handhabe iiber Menschen, Nichtmenschen, Pflanzen, Land und
Elemente ein. Erst in den letzten zwei Jahren fiihlte sich die Umweltbewegung zunehmend
durch den Druck seitens unterschiedlicher Bewegungen (wie der LGBTQ- der
Biirgerrechtsbewegung, den Chicano/as und der Frauenrechtsbewegung) gezwungen, ihre
Prinzipien, Werte und ihren Auftrag neu zu iiberdenken. Und auch heute hat die Mehrheit der
Umweltschutzgruppen immernoch in den eigenen Reihen mit Rassismus, Sexismus,
Ableismus, Speziesismus und Heteronormativitit zu kimpfen, wihrend man das Terrain der
Romantisierung der Reinheit der Natur als Ideal langsam zu verlassen scheint. Eine
beachtliche Anzahl nationaler, internationaler und regional arbeitender Umweltgruppen
entwickeln heute, wihrend sie zugleich die gefihrdeten Tierarten und das Okosystem

Jg. 1 (2014), Heft 3 6



Journal fUr kritische Tierstudien

schiitzen, Programme und Kampagnen, durch die sie auf die Umweltverschmutzung in armen
stadtischen ~ Gemeinden hinweisen und auf Menschenrechtsfragen, wie die
Arbeitsbedingungen in Schlachthdusern, Fabriken und industriellen Agrarbetrieben allgemein.
Anstofl dazu gaben insbesondere die Umweltgerechtigkeitsbewegung (Bullard und Waters
2005; Pellow 2004), die Alter-Globalisierung (Pellow 2007; Shiva 2005) und die
Okofeministischen Bewegungen (Shiva 2010).

Die Ziele und Themen der heutigen Umweltbewegung sind komplex und vielféltig. Zu ihnen
zidhlen, ohne auf diese eingeschrinkt zu sein, folgende:

Der Schutz alter Waldbestédnde
Die Giftmiillbeseitigung
Atomtests
Recycling
Gentechnologie
Die globale Erwidrmung und erneuerbare Energien
Der Schutz gefihrdeter Tierarten und wildlebender Tier- und Pflanzenarten
Hortikultur, Landwirtschaft / Agrarkultur
Alternative Verkehrsmittel
. Die Wiederaufforstung

Yook W=

»—»—
—_ O

. Marine Biodiversitit

[S—
[\

. Der Schutz von Auen und Wassereinzugsgebieten

[S—
98]

. Die Umwelterziehung

[
S

. Der offentliche Konsum
. Der Rohstoffabbau
. Griine Okonomien und Unternehmensverantwortlichkeit

—_— =
~N O\ W

. Anti-Technologie und Primitivismus

[S—
0]

. Der Schutz des Regenwaldes

[S—
O

. Stiddtewachstum und suburbane Ausdehnung

[}
o

. Das Bevolkerungswachstum

[\
[S—

. Die menschliche Gesundheit

N
N

. Die Abforderung von Bergen; d.h. der Tagebau, der die Abforderung der Bergspitzen
beinhaltet [,mountaintop removal’]

23. Die Nachhaltigkeit natiirlicher Ressourcen

24. Die Wasserverwendung und der Wasserverbrauch

Es gibt selbstverstindlich weitaus mehr Kategorien, Subkategorien und spezifische
Problemfelder, aber die Wichtigkeit dieser Liste liegt darin, sie mit den vier Hauptzielen der
Tierverteidigungsbewegung zu vergleichen. Auch wenn unterschiedliche Einstellungen im
Bezug auf die Taktiken bestehen — zwischen einerseits der Tierschutzbewegung, die sich
hauptsichlich auf den Schutz domestizierter- und von ,,Haustieren* konzentriert (wie z.B. die
SPCA) und denjenigen Tierrechtsaktivist_innen, die eine grundlegende Kritik am System

Jg. 1 (2014), Heft 3 7



Journal fUr kritische Tierstudien

tiben —, sind sich alle doch dariiber einig, dass sie gemeinsam eine Bewegung bilden. Die
Umweltschiitzer_innen und Wissenschaftler innen aus dem Bereich der Umweltstudien, auf
der anderen Seite, beklagen, dass es keine geschlossene Bewegung gibe, sondern stattdessen
unterschiedliche Zweige, die miteinander im Disput ldgen, wie beispielsweise die
Umweltgerechtigkeitsbewegung versus der auf Kolonialismus griindenden Umweltbewegung,
und der radikale Umweltschutz [,radical environmentalism’] versus dem revolutionidren
Umweltschutz [,revolutionary environmentalism’] (Best und Nocella 2006).

Die Konflikte zwischen der Tierverteidigungsbewegung und der
Umweltbewegung

Zwischen der Tierverteidigungsbewegung und den Bewegungen des Umweltschutzes herrscht
ein tiefverwurzelter spaltender Konflikt, der die Kampagnen, Gruppen und selbst
Freundschaften zerstort hat. Rob White, Umweltkriminologe und Autor von Crime Against
Nature: Environmental Criminology and Ecological Justice (2003) schreibt, ,.Der sich auf
Tiere konzentrierende Diskurs der Tierrechtler innen weist zahlreiche Gemeinsamkeiten mit
dem sich auf die Umwelt konzentrierenden Diskurs der Umweltkriminologie auf* (Beirne
2007, S. 21). Bestimmte Unterschiede sowie Gemeinsamkeiten sind also offensichtlich. In
threm Kapitel Interspecies Education fiir Humans, Anmals, and the Earth schreiben Julie
Andzejewski, Helena Pedersen und Freeman Wicklund (2009) zudem, ,auler bei den
Tierrechtsaktivist_innen und einigen informierten Segmenten der Offentlichkeit, wird das
Thema der Ausbeutung und der Behandlung von Tieren nur selten in [sic] die Diskussion iiber
soziale Gerechtigkeit, Frieden oder unser kologisches Uberleben mit einbezogen* (p. 140).

Konfliktbereiche

Alle vier spezifischen Ziele der Abschaffung von Tierausbeutung und —unterdriickung, stellen
Konfliktzonen zwischen Tierrechler innen und Umwetaktivist_innen dar.

Die Erndhrung: Der grofite und kontroverseste Problempunkt zwischen den beiden
Bewegungen bildet die Erndhrungsfrage. Tierrechtaktivist_innen vertreten die Position, dass
ein Mensch vegan leben muss, um ein_e echter Tierrechtsaktivist_in und Umweltschiitzer_in
zu sein, wihrend viele Umweltschiitzer_innen iiberzeugt sind, dass der Verzehr von
artgerechtem Biofleisch, -Eiern und -Milchprodukten oder die Jagd nachhaltig wiren. Nach
Auffassung der Tierrechtsaktivist_innen wird eine der schwerwiegendsten Formen der
Umweltverschmutzung und der Zerstorung des Planeten durch die Aufzucht von Tieren fiir
den Verzehr verursacht. Der brasilianische Regenwald, als ein Beispiel, wird zur Aufzucht
von Rindern in einer alarmierenden Geschwindigkeit abgerodet. Schlachthduser und
Fabrikfarmen verursachen im gigantischen Ausmaf3e Luftverschmutzung und Feststoffabfille,
die in die Strome, Seen, Fliisse und Meere gelangen. Howard Lyman (1998 S. 122), ein
ehemaliger Rinderziichter, der aufgrund seines Erlebnisses eines Herzinfarkts vegan wurde

Jg. 1 (2014), Heft 3 8



Journal fUr kritische Tierstudien

und sich seither fiir Tierrechte einsetzt, schreibt: ,,Ein Umweltschiitzer zu sein der Fleisch isst,
wire vergleichbar mit einem Philandropen, der nicht spendet.” Die People for the Ethical
Treatment of Animals (PETA) sagen: ,,Die globale Erwidrmung, die vollstindige Ausbeutung
natiirlicher Ressourcen, die Entwaldung, Landverodung, Wasser- und Luftverschmutzung —
die schwerwiegendsten Probleme unserer Zeit stehen alle im direkten Zusammenhang mit
dem Fleischverzehr* (I11).

Nachweise iiber die schiddlichen Auswirkungen auf die Umwelt, bedingt durch den Konsum
tierischer Produkte, finden wir in einer Vielzahl neuerer Studien. Im Jahr 2006 veroffentliche
die United Nations Food and Agricultural Organization eine Studie mit dem Titel Livestocks’s
Long Shadow, die belegte, dass ,,[der landwirtschaftliche Tierhaltungssektor] als einer der
zwel bis drei Hauptverursacher betrachtet werden muss, bei der Verursachung der
schwerwiegendsten Umweltschidden auf allen Ebenen* (Steinfeld et al. 2006). Die Aufzucht
von Tieren zu Nahrungsmittelzwecken, so erkliren die Vereinten Nationen, schidigt die
Wasserressourcen,  trigt zur  Landdegradation bei und  verursacht  mehr
Treibhausgasemissionen als das Verkehrswesen. Eine ihrer Studien aus dem Jahr 2010 legt
dar, dass die Hilfte der weltweiten Ernteertrige in der Viehzucht als Futtermittel verwendet
werden, statt damit Menschen zu erndihren (UNEP 82), und dass sich die ,,[...] Auswirkungen
des Agrarsektors verschirfen werden, wegen des Wachstums der Weltbevolkerung, der
Zunahme im Verbrauch von Tierprodukten ... eine substantielle Reduzierung der Folgen
kann nur erreicht werden durch eine grundlegende Verdnderung der Welterndhrung, die sich
weg von Tierprodukten bewegt” (UNEP 84). Das renommierte US Worldwatch Institute
schlussfolgerte zudem kiirzlich, dass Fabrikfarmen mit der enorme Menge von 51 Prozent zu
den gesamten globalen Emissionen beitragen (Hickman 2009). Tierrechtsaktivist_innen
argumentieren héufig, dass diesen Studien zufolge, die einzige effektive Langzeitlosung der
globalen Krise, nur durch einen Wechsel zur einer pflanzlich-basierenden Erndhrungsweise,
bestehend aus Getreide, Gemiise und Friichten, bedingt werden konne.

Einige Umweltschiitzer_innen hingegen schlagen artgerechte Biobauernhofe oder die Jagd als
nachhaltige Alternativen vor. So schreibt Dave Steele (2008 S. 1) in seinem Artikel ,,Die
Jagd, eine nachhaltige Alternative?*, dass viele unserer fernen Vorfahren Jager und Sammler
waren, und dass es selbst heute noch Stimme gibe, die sich ausschlieBlich auf dieser
Grundlage ernihrten. Fiir einige kleine Gemeinschaften mag das ein Weg zur Selbsterhaltung
sein. Steele weist aber auch darauf hin, dass in Situationen wie im Subsahara-Afrika, wo die
Population am Anwachsen ist, die Nachhaltigkeit der Jagd auf wildlebende Tiere (wie Zebras,
Elefanten und Schimpansen) zu Erndhrungszwecken stetig abgenommen hat (Steele 2008 S.
1). Wenn man die Anzahl der ,Nutztiere* bedenkt, im Vergleich zur Grée der Population
wildlebender Tiere, dann erscheint die Jagd im Falle Nordamerikas auch nicht als nachhaltige
Losung. So schreibt Steele:

Der US-amerikanischen und der kanadischen Regierung zufolge existieren
schdtzungsweise 830,000 Elche in Kanada, und die gesamten Vereinigten Staaten zdhlen

Jg. 1 (2014), Heft 3 9



Journal fUr kritische Tierstudien

etwa die gleiche Anzahl Elche und eine Rotwildpopulation von ungefidhr 30 Millionen
Tieren. Das klingt, als wiire das eine groB3e Zahl, aber im Vergleich zur Anzahl der Tiere,
die wir essen, ist dies eine verschwindend kleine Menge. In Nordamerika téten wir jedes
Jahr iiber 100 Millionen Schweine und 32 Millionen Rinder zu Nahrungsmittelzwecken.
Die Erfiillung solch einer hohen Nachfrage an Wild, wiirde die Rotwild- und
Elchbestinde des Kontinents innerhalb nur eines Monats drastisch reduzieren. (2008, S. 4)

Aufgrund dieser schieren Unmoglichkeit solch eine Nachfrage zu decken, wiirde eine
breitangelegte Jagd auf das Rotwild oder andere Tiere bald zu einem 6kologischen Desaster
fiihren. Ahnliche Probleme wiirden entstehen, wenn die Milliarden Tiere, die gegenwiirtig in
Massentierhaltungen eingesperrt sind, plotzlich ,artgerecht* gehalten wiirden. Es gébe kaum
genug Landfliche um die Nachfrage decken zu konnen; es miisste zu weiteren massiven
Entrodungen kommen. Inzwischen thematisieren einige = Umweltgruppen  die
Umweltprobleme, die mit dem Fleischverzehr verbunden sind. ,,Viele Umweltorganisationen,
so wie die National Audobon Society und der Sierra Club, erkennen nun die Verbindung
zwischen dem Fleischverzehr und den Okokatastrophen wie dem Klimawandel an“ (IV).
Jedoch wihrend einige Umweltschiitzer_innen die Verbindung zwischen ethischer Erndhrung
und Umweltschutz verstehen, so engagieren sie sich aber nicht gezwungenermaflen auch
dafiir, den Menschen eine pflanzlich-basierende, vegane Erndhrungsweise niherzubringen.

Vivisektion/Sektion/Jagd/Fischen: Fiir viele Umweltschiitzer, die sich innerhalb der Biologie
und den anderen ,.exakten* Wissenschaften bewegen, stellt die Praktik der Vivisektion und
der Sektion, die zu den iiblichen Standards in den naturwissenschaftlichen Abteilungen
zihlen, einen Konfliktbereich dar. Zu kontroversen Methoden, die von den Biologen ausgeiibt
werden, zidhlen: der Fang, das Aufschneiden/Sezieren (die Totung also) wildlebender
Tierarten, beispielsweise zur Untersuchung dessen, was ein Tier zuletzt a oder um
gefdhrdete Tierarten biologisch zu manipulieren zur Steigerung ihres Reproduktionszyklus;
die Jagd und die Fischerei zur Kontrolle des Populationswachstums und von Krankheiten; der
Einsatz von Vivisektion in der Suche nach Heil- und Behandlungsmethoden fiir
Erkrankungen, die Menschen ~ und  nichtmenschliche = Tierarten  betreffen.
Umweltschiitzer_innen argumentieren, dass die Wissenschaften langfristig ein wichtiges
Werkzeug zum Schutz gefihrdeter Tierarten darstellen. Wihrend das einerseits stimmen mag,
so vertreten Tierrechtaktivist_innen doch eine Position der Kompromisslosigkeit in dem
Punkt, dass Tiere in iiberhaupt keiner Weise ,,verwendet* werden diirfen. Sie erkennen in
diesen Praktiken den Aspekt der Ausbeutung und Unterdriickung und versuchen diejenigen,
die den ,,Gebrauch“4 von Tieren unterstiitzen, zur Verantwortung zu ziehen. Im Jahr 2001
starteten PETA eine Kampagne mit den Titel ,,MeanGreenies.com® [,,bose Griine*], die den
groBen Umweltorganisationen vorwarf Tierversuche zu unterstiitzen, statt sie hochstens
stillschweigend zu dulden oder sich zumindest in dem Punkte neutral zu halten. PETA
bewerteten dabei auf ihrer Webseite 12 Organisationen mit folgenden Noten [von der Note A
= sehr gut bis F = Test nicht bestanden] (PETA 2001):

A.d.U.: ,,Gebrauch®, engl. ,,use®, hier im Sinne eines instrumentalisierenden Einsatzes nichtmenschlicher Tiere.

Jg. 1 (2014), Heft 3 10



Journal fUr kritische Tierstudien

Organisation Note
Center for Science in the Public Interest D
Children's Environmental Health Network D
Consumers Union/Consumer Policy Institute | C-
Earth Island Institute A+
Environmental Defense F
Environmental Working Group F
Friends of the Earth D
Greenpeace B-
Natural Resources Defense Council F
Physicians for Social Responsibility D
Sierra Club B-
U.S. Public Interest Research Group C-
World Wildlife Fund F

Der Einsatz von Tieren zu Unterhaltungszwecken: Umweltschiitzer_innen, insbesondere
naturschiitzerische Wander_innen, Camper_innen, Biolog_innen und Zoolog_innen, beuten
Tiere in unterschiedlichen Weisen aus. Wander_innen und Camper_innen setzten Tiere in den
Nationalparks und bei Safaris typischerweise dazu ein, Menschen, Gepick und Cargo durch
felsiges, steiles, gefihrliches Terrain iiber weite Strecken zu tragen. Zoos, Aquarien, [teils]
Schutzrefugien’ und manche Laboratorien bieten o6ffentliche Unterhaltungsprogramme an, die
von den Naturschutzorganisationen héufig als erzieherisch wertvoll bezeichnet werden, von
Tierrechtsaktivist_innen hingegen werden diese Einrichtungen kritisiert, da Gefangenschaft
und Domestizierung nichtmenschlicher Tiere impliziter Teil dieser Praktiken sind. Kiirzlich
haben einige Biolog_innen grofe offentliche Erfolge bei Programmen auf dem Sender
Animal Planet erfahren — in Sendungen wie ,River Monster’ kann man einigen
Naturschiitzer_innen dabei zusehen, wie sie mit Tiere ,,umgehen®, und in der Sendung ,Wild
Recon’ ,spielt man mit den Tieren. Umwelt- und Naturschiitzer_innen haben inzwischen
sogar einigen Ruhm dafiir erlangt, in den sogenannten Survival Shows Tiere zu téten und zu
essen, wie beispielsweise bei der Sendung ,Man vs. Wild’ und ,Survivorman’, beides
Sendungen gegen die Tierrechtsgruppen protestieren. Diese kurze Liste schlieBt keine
Sendungen/Programme ein, die fiir die Jagd und das Angeln werben — Praktiken die von
vielen Natur- und Umweltschiitzer_innen unterstiitzt, von der ganzen Tierrechtsbewegung
aber abgelehnt werden.

Bekleidung und Materialien: Viele Arten-, Naturschiitzer_innen und Biolog_innen meinen,
dass die einzigen und besten Materialien bei der Herstellung von Wander- und
Bergsteigerschuhen/-stiefeln, von Schlafsicken, Jacken, Socken, Handschuhen, Gurten,

> A.d.U.: Der Verfasser spricht hier von ,,sanctuaries im Allgemeinen, im Zusammenhang wird aber klar, dass
hiermit nicht grundsétzlich alle Organisationsformen von Schutzrefugien fiir nichtmenschliche Tiere gemeint
sind.

Jg. 1 (2014), Heft 3 11




Journal fUr kritische Tierstudien

Fahrradsatteln, Rucksicken und Kopfbedeckungen hiufig tierische Materialien sind.
Tierrechtsaktivist_innen haben immer wieder Kampagnen durchgefiihrt, um fiir ethische
Ausriistungs- und Bekleidungsstiicke zu werben, in einem Versuch dabei aufzuzeigen, dass es
auch umweltfreundliche Alternativen von hoher Qualitit in diesem Bereich gibt. Die Firma
,Garmont’, ein bekannter italienischer Produzent von Wander- und Bergsteigerschuhen, hat
eine Serie solcher Schuhe entworfen die strikt vegan sind und synthetische Klebstoffe
verwenden (VI). Auf der anderen Seite lautet die Kritik der Umweltschiitzer_innen an den
Tierrechtler_innen, dass der Einsatz synthetischer Materialien umweltbelastend sei.

Gemeinsamer Grund

Es existieren aber auch Bereiche, in denen Umweltschiitzer innen, Tierrechtsaktivist_innen
und Akademiker_innen/Intellektuelle zunehmend Ubereinstimmungen finden koénnen.

1. Sie sind sich dariiber einig, dass Industrien, in denen Fische, Vogel und Sdugetiere
(wie Rinder, Pferde und Biiffel) aufgezogen werden, verantwortlich zu machen sind
fir immense Umweltschiden, zu denen auch die Auswirkungen des Einsatzes
chemischer Pflanzenschutzmittel beim Futtermittelanbau zéhlen und die der Vergabe
von Pharmazeutika zur Behandlung kranker Tiere.

2. Sie sind sich einig, dass die Sportjagd und das Sportangeln aus umweltschiitzerischer
Sicht nicht ethisch unumstritten ist, da die Menschen (die als Priddatoren agieren) die
groften und stédrksten Tiere als Beute erjagen, und nicht die schwichsten.

3. Sie sind sich einig, dass der Verbrauch und Konsum (z.B. von Wohnraum, Autos,
Nahrungsmitteln, Bekleidung, Computern, usw.) und die globale Okonomie, die die
nichtmenschlichen Tiere und Pflanzen als Besitz definieren, eine okologische Krise
verursacht haben, die alles und jeden auf dem Planeten in Mitleidenschaft zieht.

4. Sie sind sich dariiber einig, dass einige GroBunternehmen Chemikalien und
Abfallstoffe erzeugen, die dem Planten schaden.

5. Sie sind sich einig, dass Krieg destruktiv, grausam und die natiirlichen Ressourcen
ausbeutend ist.

6. Sie sind sich bei den meisten progressiven Gesetzentwiirfen einig.

7. Die okologische Gemeinschaft und nichtmenschliche Tiere stellen fiir sie positiv zu
schitzende Werte ein.

Die Allianzpolitik

Mit viel an Konfliktpotenzial, das zwischen den Umweltschiitzer_innen und den
Tierrechtsaktivist_innen liegt, brauchen wir Visionidr_innen, Gelehrte, Organisationen und
Gruppen die zur Kollaboration und zum geschlossenen Handeln bereit sind. In der Alter-
Globalisierungsbewegung, die im November 1999 im ,Battle of Seattle’® entstand, finden wir

® A.d.U.: Der Autor bezieht sich hier auf die Anti-WTO-Proteste in Seattle 1999.

Jg. 1 (2014), Heft 3 12



Journal fUr kritische Tierstudien

solch ein Beispiel, in dem Graswurzelaktivist_innen einen Weg gefunden hatten Briicken zu
bauen und den Wert von Solidaritdt und Verstindigung schitzen zu lernen. Anarchist_innen
und radikale Aktivist_innen waren dabei die ersten, die die Theorie in die Praxis umsetzten.
In den spiter 1990ern und Anfang 2000 begann das Earth First! Journal (das in den 1970ern
gegriindet wurde) mehr Themenbereiche, die zugleich den Umweltschutz sowie Tierrechte
umfassten, vorzustellen. Das Journal verdffentliche Artikel iiber den Veganismus, politische
Gefangene, den Schutz wildlebender Tierarten und tiber laufende Proteste, die sich gegen die
Jagd, die Fallenjagd [im Spezifischen] und gegen das Angeln richteten. Zur gleichen Zeit
etwa entstanden Tierrechtspublikationen wie das Magazin No Compromise, in dem
Umweltaktivismus, die Rodung alter Baumbestinde, die Zerstorung des Regenwaldes und die
Umweltverschmutzung  thematisiert wurden. Einige Tierrechtsaktivist_innen und
Umweltschiitzer_innen nutzten Taktiken und Strategien wie Baumbesetzungen, Einsitze auf
dem Meer und den zivilen Ungehorsam in ihrem Kampf gegen den Pelzhandel und
Agrarbetriebe. Die Sea Shepherd Society startete mit ihrem Hauptziel Meeressduger zu
schiitzen, erweiterte ihre Agenda aber zur Forderung des Schutzes aller Meerestiere, die in die
Netze der Fischfidnger geraten. Innerhalb der Untergrundbewegung, die mit illegalen Taktiken
operiert, schlossen sich die Earth Liberation Front (ELF) und die Animal Liberation Front
(ALF) in ihren Aktionen gegen Fastfoodketten wie McDonalds und gegen wissenschaftliche
Forschungslaboratorien, in denen Tierversuche durchgefiihrt werden, zusammen.

Durch die Beschiddigung und Zerstdrung von Eigentum im Kampf um die Tierbefreiung, sind
die ELF und die ALF aber zu einem Streitpunkt fiir konservative und pazifistische
Umweltschiitzer_innen und Tierrechtsgruppen geworden, die hingegen ausschlieBlich den
Einsatz legaler Methoden befiirworten. Mainstream-Aktivist_innen innerhalb der
Umweltschutz- und der Tierrechtsbewegung betonen hédufig ihre Ablehnung solcher illegalen
Methoden, indem sie Gruppen wie die ELF und die ALF ddmonisieren, kriminalisieren und
diffamieren, und als Ubeltiter bezeichnen, die mehr Schaden anrichten als Nutzen. Steve Best
schreibt in seinem Onlineartikel, ,,The Humane Society Crosses the Line* [Die Humane
Society tibertritt eine Grenze]:

In den letzten Jahren hat die HSUS — die grofte Tierschutzorganisation im Lande — ihre
Kritik an den Direkt-Action-Taktiken’ solcher Gruppen wie der ALF zunehmend offen
und mit aller Deutlichkeit zum Ausdruck gebracht. Aber diesen August hat die HSUS in
einem Newsday-Artikel mit dem Titel ,,Feds Turn Up the Heat of ,Ecoterrorists’ [Die
Behorden verschirfen ihre MaBnahmen gegen ,Okoterroristen’] eine Grenze
iberschritten, indem sie weitaus mehr Solidaritdt mit dem Polizeistaat bezeugen, statt mit
den Tierrechten selbst. In seiner offentlichen Verurteilung der Earth Liberation Front
(ELF) und der ALF, erkldart Michael Markarian, Executive Vice President for External
Affairs der HSUS. ,Wir begriiBen die Entscheidung des FBI und der

" A.d.U.: Der Begriff ,Direct Action’ bezeichnet hier Aktionen, in denen unmittelbare Hilfsmalnahmen, wie
Tierbefreiungen und Sabotageakte, die auf das politische Ziel der ,, Tierbefreiung® abzielen, unternommen
werden.

Jg. 1 (2014), Heft 3 13



Journal fUr kritische Tierstudien

Strafverfolgungsbehorden, hiirter gegen diese Kriminellen vorzugehen und sie effektiv zu
bekdmpfen.* (VII)

In Fillen wie diesen betreffend der Aussage der HSUS, wurde die Botschaft beider radikaler
Gruppen marginalisiert und offen angegriffen. Allein nachdem einige linksgerichteter
Gelehrter wiederholt iiber die Fusion dieser Gruppen berichteten, fand deren Botschatft:
nimlich der Wertschidtzung der Kollaboration und Vereinigung der Erd- und der
Tierbefreiungsbewegung, eine breitere Akzeptanz. Viele Aktivist_innen innerhalb der
Tierrechts- und der Umweltbewegung, als auch Aktivist_innen aus der breiteren
Gemeinschaft sozialer Gerechtigkeitsbewegungen, lernten deren Botschaft und Ziele zu
schitzen, obgleich sie nicht unbedingt mit dem Einsatz illegaler Taktiken iibereinstimmen
konnten. Richard Kahn befasste sich mit dem Dilemma des Ausschlusses der Tierrechts- und
Umweltbewegung seitens der Bewegungen sozialer Gerechtigkeit. Er schreibt:

Doch beginnen solche Dialoge [zwischen den Bewegungen sozialer Gerechtigkeit, dem
Umweltschutz und der Tierrechtsseite] zunehmend stattzufinden — vermehrt zwischen den
radikalen Fliigeln militant-6kologischer Politik, wobei affilierte Organisation, wie die
Earth Liberation Front (ELF) und die Animal Liberation Front (ALF), ihren Versuch so
formulieren, dass sie eine revolutiondre Gesellschaft begriinden wollen, basierend auf
einer Kritik an der vielfiltigen Front systemischer Unterdriickung (Rosenbraugh, 2004;
Pickering, 2002), und fiir sie gilt nun die Suche nach einer Schaffung -einer
,speziesiibergreifenden Allianzpolitik™ (Best, 2003). (Kahn 2010, S. 126)

Vor den Publikationen von Kahn (Critical Pedagogy, Ecoliteracy, and Planetary Crisis: The
Ecopedagogy Movement, 2010), Bron Taylor (Ecological Resistance Movemens: The Global
Emergence of Radical Popular Environmentalism, 1995), Ric Scarce (Eco-Warriors:
Understanding the Radical Environmental Movement, 1990) und meiner Arbeit mit Steve
Best (Terrorists of Freedom Fighters? Reflections of the Liberation of Animals, 2004 und
Igniting a Revolution: Voices in Defense of the Earth, 2006) existierten keine Stimmen aus
dem akademischen Bereich, die die Taktiken und Theorien dieser beiden Gruppierungen
verteidigten und legitimieren wollten. Scarce (1990, S. 117) schreibt: ,,Wéhrend Tierrechts-
und Tierbefreiung-Philosoph_innen mit den anderen Umweltphilosoph_innen dariiber
diskutieren, ob es wichtiger ist die Individuen einer Spezies [die Argumentation seitens der
Tierrechtsaktivist_innen] oder eine ganze Spezies [die  Argumentation der
Umweltschiitzer_innen] zu retten, betonen die Aktivist_innen innerhalb der radikalen
Umweltbewegung hingegen zunehmend die Gemeinsamkeiten und die Notwendigkeit beider
Ziele. Fiir sie ist die Tierbefreiung ein entscheidender Teil des Gesamtbildes im
Umweltschutz.” Scarce erklirt weiter, dass ,,[die] Aktivist_innen, sowohl in der
Tierbefreiungs- als auch in den Earth-First!-Bewegung, eine gemeinsame Sorge fiir die
Integritdt nichtmenschlicher Tiere und natiirlicher Orte teilen* (Scarce 1990, S. 117). Diese
gemeinsame Sorge fiihrt die Bewegungen auch heute noch zusammen. Doch obgleich viele
Umweltorganisationen die Tierrechtsbotschaft im zunehmenden Malle anerkennen, haben sie
die damit verbundenen Praktiken bislang nur selten fiir sich angenommen. Die

Jg. 1 (2014), Heft 3 14



Journal fUr kritische Tierstudien

Gemeinschaftlichkeiten von denen Scarce spricht, werden von der radikalen
Graswurzelbewegung hiufig eher in Handlungen umgesetzt, als von den groflen
Organisationen wie Greenpeace oder dem Sierra Club. Die hdufigsten Aktionen im Bereich
der Briickenbildung zwischen Tierrechtler_innen und Umweltschiitzer_innen betrifft den
Schutz wildlebender Tierarten.

Wir finden vier besonders gelungene Beispiele in der Zusammenarbeit zwischen radikalen
Umwelt- und Tierrechtsaktivist_innen die auf der Graswurzelebene agieren. Der erste dieser
Fille des gemeinsamen Protests betraf massive Rodungen in Nordkalifornien, die zur
Verschlammung anliegender Fliisse fiihrten. Die Tierrechtsaktivist_innen engagierten sich
zum Schutz der Lachse und die Umweltschiitzer setzten sich fiir den Schutz der Biume ein.
Der zweite Fall sind die Protestaktionen gegen den Fang wildlebender Tiere, wie Fiichse,
Nerze und Seehunde zur Herstellung von Pelz. Bisweilen trafen sich Greenpeace, die Sea
Shepherd Conservation Society und Earth First! in gemeinsamen Aktionen mit der Hunt
Sabotage Association (HSA), einer Tierrechtsgruppe, die gegen Jagdfallen protestiert und sie
auch zerstort. Der dritte und vielleicht bekannteste Fall solcher Zusammenschliisse findet
beim Schutz der Wale und der anderen Meeressduger in den Ozeanen statt, bei dem die Sea
Shepherds héufig die Rolle der Mediatoren zwischen Tierrechtsaktivist_innen und
Umweltschiitzer_innen einnehmen. Die groBe durch BP verursachte Olkatastrophe im Jahr
2010 im Golf von Mexiko ist noch ein weiteres markantes Beispiel der Kollaboration
zwischen Umwelt- und Tierrechtsaktivist_innen, die dazu an der Golfkiiste
zusammenarbeiteten, um die Tiere aus den Olschlacken im Wasser und an der Kiiste zu
retten.

Interdisziplindre Studien

Die umgreifendsten interdisziplindren Studiengebiete, die solche Themenschwerpunkte wie
Rasse, Alter, Behinderung und soziale Klassen mit einbeziehen, machen zunehmend auf die
Notwendigkeit der intersektionalen Dialogfithrung und Politik aufmerksam. Ein Beispiel
dessen sind die Kultur- und die ethnischen Studien. Wéhrend die erste Welle
interdisziplindrer Studien sich darum bemiiht hatte, zwei Themenbereiche, so wie Gender und
Klasse, zusammenzufiithren, so werden heute meist drei Gebiete, wie Gender, Rasse und
Klasse beispielsweise, zusammengefasst — was sich auch héufig in den Untertiteln neuerer
akademischer Publikationen widerspiegelt. Neue Gebiete aus dem Bereich kritischer Studien,
wie die Okopidagogik, die Griine Kriminologie [,green criminology’], die kritischen
Tierstudien und die Behinderungsstudien [,disability studies’], und die in diesen Bereichen
forschenden Akademiker_innen, treten an unterschiedliche themenrelevante Belange
gleichzeitig heran. So hat die Green Criminology zum Beispiel den Vorzug, nicht nur neue
addquate Methoden zur Untersuchung und zum Verstindnis unterschiedlicher Formen der
Kriminalitit und der Moglichkeiten zu derer Bekdmpfung aufzuzeigen, sondern zusitzlich
konnen hier auch die groBeren Zusammenhinge, die bislang noch weniger verstanden

Jg. 1 (2014), Heft 3 15



Journal fUr kritische Tierstudien

wurden, analysiert werden (Beirne und South 2007, S. xx). Steve Best, der in seinen Theorien
Ziele und Inhalte verschiedener Bewegungen sozialer Gerechtigkeit verbindet, erklart:

Die Tierbefreiung erfordert, dass die Linke die bequemen Grenzen des Humanismus
transzendiert, damit ein qualitativer Sprung in der ethischen Beriicksichtigung Anderer
vollzogen werden kann. Die moralische Schwelle muss dabei von der Vernunft und der
Sprache auf das Empfindungsvermogen und den SubjektivititsmaBstab verschoben
werden. So wie die Linke sich einst das erste Mal mit der Okologie befassen musste und
daraufhin eine verbesserte Theorie und Politik entwickeln konnte, so muss sie sich heute
mit den Tierrechten befassen. Die Auseinandersetzung mit der Okologie hat die linken
Theorien und deren Politik unendlich vertieft und bereichert. Das gleiche, davon kénnen
wir ausgehen, wird auch durch die Begegnung mit den Tierrechten und der Tierbefreiung
geschehen (VIII).

Durch die Aufforderung zum Respekt vor Tieren — sie nicht zu essen, zu toten oder zu
domestizieren (Ziele, die Friedensstifter wie Gandhi auch formulierten), macht sich die
Tierrechtsbewegung zu ihrer Arbeit, andere Bewegungen sozialer Gerechtigkeit an eine
starkere Einbindung anderer, zusitzlicher Theorien der Mitfiithlsamkeit und des Friedens
heranzufiihren. Best spricht hierbei den radikaleren Rand der Organisationen und Kollektive
an, indem er erklirt, dass die Tierbefreier_innen von den Erdbefreier_innen zu lernen haben
und so auch vice versa. Beide Gruppen bezeugen die Komplexitit in der Notwendigkeit des
Schutzes der Tiere und der Natur, die ihre Heimat bildet.

Unterschiede und Spaltungen innerhalb dieser Bewegungen

Der entscheidende Unterschied zwischen den radikalen Tierbefreiungs- und
Erdbefreiungsgruppen und den mehr im Mainstream liegenden Tierrechts- und
Umweltgruppen, liegt darin, dass die radikalen Gruppen hiufig die dominanten
soziopolitischen- und 6konomischen Systeme, wie den Kapitalismus und die reprisentative
Demokratie, kritisieren. Die Mainstream-Gruppen tun dies nicht. Sie fokussieren zumeist auf
Mikroeffekte und ihre Schwerpunkte und Ziele, wie die Massentierhaltung und SUVs, statt
auf die Makroeffekte und Ursachen, wie Kapitalismus und Krieg. Diese erstere Strategie
versucht die allgemeine Offentlichkeit so wenig wie méglich vor den Kopf zu stoBen, um so
eine groBere Mitgliedschaft zu gewinnen. Die radikalen Gruppen haben hingegen ein
geringeres Interesse an Mitgliedschaften oder an der Beliebtheit und dem Erfolg in der
Offentlichkeit. Ihr Interesse gilt eher der Betonung kritischer, grundlegender Themen, ganz
gleich wie kontrovers ihre Analysen dabei fiir die Offentlichkeit ausfallen mogen. Wihrend
die Mainstream-Gruppen legale Taktiken wie Demonstrationen und die Lobbyarbeit
anwenden, so greifen die radikaleren Gruppen auch zu Taktiken wie der Zerstorung von
Sachgiitern, Besitz und dem gewaltsamen Widerstand. Diese Taktiken werden durch
Theorien, wie die anarchistische Kritik am Konzept des Besitzes (Theorien also, die Gruppen
wie Earth First!, die ELF und die ALF stark beeinflusst haben) verteidigt. Mainstream-
Gruppen arbeiten auf eine schrittweise Verbesserung hin, um so die allgemeine Offentlichkeit

Jg. 1 (2014), Heft 3 16



Journal fUr kritische Tierstudien

fiir einen sozialen Wandel gewinnen zu konnen, wie zum Beispiel durch die Betonung griiner
Verantwortlichkeit bei den Unternehmen und die Ermahnung zum Einsatz erneuerbarer
Ressourcen, als nachhaltige Alternativen innerhalb einer ,,griinen kapitalistischen* Okonomie.
Die radikalen Gruppen fordern hingegen ein Ende der korperschaftlichen GroBunternehmen,
unterstiitzen den Aufbau von Kooperativen als Alternative zum Kapitalismus und befiirworten
die gegenseitige Hilfe und Leihprojekte innerhalb von Gemeinschaften. Es ist klar, dass die
Strategien des Mainstreams sichtbarer sind und eine breitere Offentliche Unterstiitzung
genieBen, die Frage bleibt aber offen, ob sie sich langfristig betrachtet in ihrer Effizienz auch
als okologisch nachhaltiger erweisen werden. Eine Frage, die durch die radikalen- und die
Mainstream-Gruppen weiterhin adressiert und analysiert werden muss, um dem Einsatz fiir
die Biodiversitit und die 6kologische Nachhaltigkeit eine stabile Basis zu schaffen.

Strategien und Taktiken zur Einigung der Bewegungen

In einem Artikel, den ich vor kurzem verfasste: Healing Our Cuts: Transforming Conflict
[Unsere Wunden heilen: Konflikte transformieren] stelle ich transformative Ansitze vor zur
gemeinsamen Arbeit mit Mitaktivisten_innen und anderen Bewegungen. Konflikte sollten
innerhalb einer sozialen Bewegung, wo moglich, immer zu positiven und konstruktiven
Ergebnissen fithren. Um Folgendes sollten sich Aktivist_innen daher bemiihen:

- Gelegenheiten zur offenen, empathischen und respektvollen Auseinandersetzung mit
anderen Aktivist_innen sollten wahrgenommen werden. Das beinhaltet den intensiven
Dialog, in dem die Bereitschaft zuzuhoren und zu verstehen eine zentrale Rolle
einnimmt.

- Individuelle Erfahrungen, die Einzelne aufgrund ihrer besonderen Identitit
hinsichtlich Rasse, Geschlecht, Okonomischem Status, Sexualitit, Ability
[korperlicher Fahigkeit], Kultur oder Spiritualitit machen, miissen respektiert werden.

- Es muss erkannt werden, dass Aktivist_innen nicht perfekt (oder unparteiisch) sind,
aufgrund ihrer jeweiligen Hintergriinde, in denen sie ausgewachsen sind, und
innerhalb von Herrschaftssystemen, die Konkurrenz, Rache, Sexismus, Homophopie,
Ableismus  [Behindertendiskriminierung], = Ageismus  [Altersdiskriminierung],
Nationalismus und Klassismus unterstiitzen.

- Ein Bewusstsein muss bestehen, dass Wirtschaftsunternehmen, Sicherheits- und
Strafverfolgungsbehdrden Organisationen und Bewegungen infiltrieren, um sie zu
spalten und auBBer Gefecht zu setzen.

- Die sprichwortliche ,,dreckige Wische®, die sich in der Bewegung sammelt, sollte
nicht in der breiteren Offentlichkeit und vor den Augen der Behorden gewaschen
werden, damit solche Schwachstellen nicht ausbeutet werden. Das heif3t, es sollten
keine negativen, defamatorischen und beleidigenden Inhalte iiber andere in der
Bewegung auf Webseiten, Blogs, List-Servern oder sozialen Netzwerken
verOffentlicht werden.

Jg. 1 (2014), Heft 3 17



Journal fUr kritische Tierstudien

- Kommunikation sollte, wenn moglich, von Person zu Person stattfinden; wenn es geht
nicht iiber das Telefon oder die Email. Das soll nicht nur den Nachteilen der
moglichen Begrenztheit in der Kommunikation entgegenwirken und insbesondere ein
eventuelles Abhoren verhindern, sondern es hilft auch dabei sicherzustellen, dass
Informationen nicht missverstanden werden oder aus dem Kontext geraten konnen.

- Energie und Ressourcen sollten nicht in personlichen Debatten verloren gehen,
sondern den gemeinsamen Zielen gewidmet werden.

- Es sollte nicht iiber andere hinter ihrem Riicken gesprochen werden, so dass sie sich
nicht verteidigen oder ihre Positionen rechtfertigen konnen.

- Jegliches Szenario, in dem jemand abgestraft oder ausgeschlossen wird, muss
vermieden werden. Es sollten nur Wege zur gegenseitigen Forderung beschritten
werden.

- Es ist besser sich ab und zu distanzieren, um Situationen zu reflektieren, statt im
Moment einer Provokation oder Herausforderung negativ zu reagieren.

- Die Diversitit in den Ansichten, Taktiken und Strategien in den sozialen Bewegungen
sollte respektiert werden.

- Debatten und Streitgespriche, die in einer konstruktiven und gegenseitig akzeptablen
Art und Weise gelost werden konnen, sollten auch gefordert werden. (Nocella 2010).

Diese hoffentlich zuginglichen, inklusiven und vielleicht hilfreichen Anhaltspunkte konnen,
wenn sie beachtet werden, dabei helfen, die Gelegenheiten, in denen sich spaltende und
destruktive Konflikte abzeichnen, zu minimieren. Langfristig wirken Negativkonflikte
zerstorerisch und bergen das Risiko, die Bewegung bis zu einem Grad zu zersetzen, an dem
sie ihr Potential und ihre Dynamik verliert, und dabei in ihrer selbstgesteckten Aufgabe und
threm letztendlichen Ziel des Schutzes der Erde und der nichtmenschlichen Tiere versagt.
Hingegen das Bewusstsein iiber Ursachen von Konflikten und wie diese transformiert werden
konnen (so wie die Bemiihung in der losungsorientierten Fithrung von Debatten und
Streitgesprichen, in einer konstruktiven und inklusiven Art und Weise), stiarkt den Boden auf
dem eine soziale Bewegung wichst und ermutigt andere dazu, Teil ihrer zu werden, was
wiederum eine weitere Entwicklung und Stdrkung der Bewegung fordert. Die Losung und der
Umgang mit internen und externen Konflikten, innerhalb der Tierrechts- und der
Umweltbewegung, ist entscheidend, aber, die Fihigkeiten zur Konfliktlosung allein werden
selbstverstindlich nicht die philosophisch verwurzelten Unterschiede in den beiden
Bewegungen iiberbriicken konnen. Diese Fihigkeiten konnen dabei helfen, beide Seiten an
einen Tisch zu bringen, aber an ihrem Denken wird sich unmittelbar dadurch nichts dndern
lassen. Der Prozess der Offnung wird erst durch den gegenseitigen Respekt, das Verstindnis
fiireinander und das gegenseitige Zuhoren zu Wege gebracht werden kdnnen.

Schlussfolgerung

Meine eigene akademische Titigkeit und mein Aktivismus sind ein fortwéhrender
kollaborativer, briickenbildender Prozess mit dem Ziel der Intersektionalitit. Ich glaube, dass

Jg. 1 (2014), Heft 3 18



Journal fUr kritische Tierstudien

die Diversitidt im Denken die beste Voraussetzung zur Analyse eines Problems darstellt, in der
Didaktik und beim Lernen. Meine Titigkeit erstreckt sich gegenwirtig auf drei Gebiete. Das
erste davon sind die kritischen Tierstudien [Critical Animal Studies], die das Institute for
Critical Animal Studies definiert als ,ein akademisches Studiengebiet, das sich der
Abschaffung der Ausbeutung, Unterdriickung und Herrschaft iiber Tiere und die Umwelt
widmet [und] in einer breiten globalen emanzipatorischen und inklusorischen Bewegung mit
dem Ziel der totalen Befreiung und Freiheit griindet* (IX). Auch ist es wichtig, sich mit einem
piadagogischen Ansatz zu befassen, der sich fiir einen Zusammenschluss der Tierrechts- und
der Umweltschutzbewegung einsetzt. So ist das zweite Gebiet, in dem ich tétig bin, das der
Okopidagogik ,.in der die Fihigkeit zur Artikulierung der mannigfaltigen Art und Weisen
gefordert wird, in denen Kulturen und Gesellschaften ideologische, politische Systeme und
soziale Strukturen aufweisen und entwickeln, die entweder die 6kologische Nachhaltigkeit
und Biodiversitidt oder stattdessen die Nichtnachhaltigkeit und die Ausloschung von Spezies
fordern konnen (Kahn 2008, S. 553). Das letzte und ein besonders wichtiges Gebiet, mit dem
ich mich befasse, ist die Green Criminology [griine Kriminologie], ein Gebiet, das nicht nur
intersektional, sondern auch umfassend ist in seiner Diskussion iiber die Tierverteidigung,
Okologische Diversitidt und Menschenrechte (Beirne und South 2007).

Wihrend die Hochschulen mit der gegenwirtigen wirtschaftlichen Krise umzugehen haben
und Ressourcen und Arbeitskrifte knapper werden, miissen die traditionell strukturierten
Institute, wie die Politologie, Soziologie, Anthropologie und die Wirtschaftswissenschaften
breitgefdcherter, d.h. zunehmend interdisziplindrer arbeiten. Eine &hnliche Entwicklung
konnen wir bei den Disability Studies [Behindungsstudien], den Konfliktstudien,
Umweltstudien und den Transformative Studies [Transformationsstudien] beobachten. Dieser
Wandel ermoglicht es der Fakultdt, den Angestellten und Student_innen, sich gleitender
innerhalb der verschiedenen Disziplinen zu bewegen, und fordert seitens der Studentenschaft
eine breitere und komplexere intellektuelle Basis. Die traditionellen Disziplinen, wie die
Politikwissenschaften, erweitern ihr Spektrum und re-identifizieren ihre Position zum
offentlichen Bereich und zur allgemeinen politischen Lage. Die politikwissenschaftlichen
Institute, die einst rigide ihren Kurs verfolgten nur Politikwissenschaftler_innen anzustellen,
offnen sich nun gegeniiber politischen Okonom_innen, politischen Soziolog_innen,
Kriminolog_innen, Jurist_innen, Politiker_innen und Geograph_innen.

Die globale Umweltkrise bietet den Universitidtsangestellten, Studierenden und der Fakultit
eine wichtige Gelegenheit, sich zur gemeinsamen Arbeit zusammenzufinden und sich die
disziplindren Themen, die einst gesonderte Themen waren, nun als hoch intersektionale
Themen anzuschauen (wie beispielsweise das Thema okologischer Diversitit). Die
Intersektionalitédt, als akademischer Begriff fiir themeniibergreifende Zusammenschliisse,
stellt einen entscheidenden Schritt in der Analyse der globalen Krise dar, die uns letztendlich

Jg. 1 (2014), Heft 3 19



Journal fUr kritische Tierstudien

alle betrifft. Aber ganz gleich wie intersektional oder groB solch ein Zusammenschluss® ist, so
werden die Mainstream- und die radikaleren Gruppen innerhalb der 6kologischen- und der
Tierverteidigungsbewegung ihr Fortbestehen aufs Spiel setzen, wenn sie die gegenseitigen
Unterschiede nicht respektieren und es versdumen anzuerkennen, wie gegenseitige Ziele sich
ergianzen konnen. Die Mainstream-Gruppen miissen die spezifischen Problematiken einer
Massentierhaltung thematisieren und radikale Gruppen miissen dariiber sprechen und
informieren, wie der Kapitalismus uns von kleinen 6kologischen regionalen Bauernhofen zum
Agrarkomplex und den Tierindustrien der Gegenwart gebracht hat. Das kapitalistische
System, das den Individualismus [A.d.U.: im Sinne des Primats der
Eigeninteressenvertretung] fordert, den Wettbewerb, ,Normalitdt“ und die Kategorisierung,
ist der Verursacher eines GroBteils der Gewalt und Zerstérung, die wir gegenwirtig auf dem
Planeten bezeugen und erleben.

Schlussfolgernd muss gesagt werden, dass, um die Erde und all ihr Leben zu schiitzen, wir in
unserer Zusammenarbeit kreativ werden miissen, gegenseitige Stdrken erkennen lernen
miissen, und dass wir gegenwirtig weniger auf die Punkte unserer Uneinigkeit schauen
sollten. Die Tierrechts- und die Umweltbewegung haben innere radikale Zweige und ihren
jeweiligen Mainstream, die sich miteinander in Konflikt befinden, aber sie beeinflussen sich
auch gegenseitig in ihrer Identitiit, in ihren Taktiken und Strategien. Derzeit existiert eine
wachsende Bewegung von Akademiker_innen, die ein Spektrum im inhaltlichen Umkreis des
radikalen Aktivismus eroffnen, indem sie die Intersektionen sozialer Gerechtigkeit, des
Umweltschutzes und der Tierverteidigung im Hochschulrahmen durch interdisziplinédre
Herangehensweisen erforschen und oOffentlich diskutieren (zu ihnen zdhlen beispielsweise
Julie Andrzejewski, Amy Fitzgerald, David Pellow, Breeze Harper, Colin Salter, Kim Socha,
Piers Beirne, Sarat Colling, Dylan Powell, Greta Gaard, Richard Twine, Richard White und
John Sorenson). Ideologien wie der Kolonialismus, der Kapitalismus und ,,Zivilisation* [der
Zivilisationsgedanke in seiner spezifischen Ausprigung] haben nichtmenschliche Tiere und
die Natur als Besitz des Menschen, iiber den er freie Handhabe hat, definiert. Als ,,natiirliche
Ressourcen” kommodifizierte ausgebeutete und getdtete Lebewesen werden vom
Konsumenten schlichtweg als Produkte erkannt. Verbraucher und Kapitalisten vergessen
dabei, dass der Mensch selbst Teil der Natur ist; wir selbst sind Tiere und indem wir die Natur
zerstoren, zerstoren wir letztendlich auch uns selbst. Sowohl die Umwelt- wie auch die
Tierrechtsbewegung miissen lernen, die gegenseitige Verwobenheit und Interdependenz zu
verstehen — die Pflanzenwelt kann nicht ohne die Tiere, ohne Reptilien ohne Insekten
tiberleben, und Insekten, Reptilien und die Tierwelt insgesamt braucht die Pflanzenwelt.
Keine der beiden Bewegungen schlieBt die andere inhaltlich aus oder konnte unabhiingig von
ihr in sinnvoller Weise bestehen; beide haben einander viel zu bieten, und die
Zusammenarbeit und der gegenseitige Respekt bilden eine Voraussetzung zur Wahrnehmung
der darin liegenden Moglichkeiten.

% A.d.U.: Der politische Aspekt der Intersektionalitit wird hier insbesondere hervorgehoben, was auch der
Lehrpraxis an US-amerikanischen Hochschulen entspricht, wo Intersektionalitit primér im Zusammenhang mit
Biirgerrechten verstanden werden muss.

Jg. 1 (2014), Heft 3 20



Journal fUr kritische Tierstudien

Erginzende Verweise

)|
https://web.archive.org/web/20111019104053/http://www.drstevebest.org/Essays/Rethinking
Revolution.htm, 15. Juli 2014.

II http://www.animalrightshistory.org/animal-rights-antiquity.htm, 15. Juli 2014.

III http://www.peta.org/issues/animals-used-for-food/meat-environment/, 15. Juli

2014.

IV http://www.peta.org/issues/animals-used-for-food/meat-environment/, 15. Juli

2014.

V http://www.peta.org/features/green-meanies/mean-greenies-report-card-grades/, 15. Juli.
VI https://www.google.com/#g=vegan+hiking+boots&safe=on, 15. Juli 2014.

VII

https://web.archive.org/web/2011101910361 1/http://www.drstevebest.org/Essays/HSUS
CrossestheLine.htm. 25 June 2010.

VIII
https://web.archive.org/web/20111019104053/http://www.drstevebest.org/Essays/Rethinking
Revolution.htm, 15. Juli 2014,

IX http://www.criticalanimalstudies.org/, 15. Juli 2014.

Literaturangaben

Amster, R., DeLLeon, A., Fernandez, L., Nocella II, A. J., & Shannon, D. 2009. Contemporary
anarchist studies: Anthology of anarchy in the academy. New York, NY: Routledge.

Andrzejewski, J., Baltodano, M. P., & Symcox, L. 2009. Social justice, peace, and
environmental education. New York, NY: Routledge.

Beirne, P., & South, N. 2007. Issues in green criminology: Confronting harms against
environments, humanity and other animals. William Publishing.

Beirne, P. 2007. Animal rights, animal abuse and green criminology. In Beirne, P., and
South, N, (Eds.), Issues in green criminology: Confronting harms against
environments, humanity and other animals. William Publishing.

Best, S. and Nocella II, A. J. 2004. Terrorists or freedom fighters? Reflections on the
liberation of animals. New York, NY: Lantern Books.

Best, S. and Nocella I1., A. J. 2006. Igniting a revolution: Voices in defense of the Earth.
Oakland, CA: AK Press.

Bullard, R. D. & Waters, M. 2005. The quest for environmental justice: Human rights and the
politics of pollution. Washington D.C.: Sierra Club Books.

Churchill, W. 1993. Struggle for land: Indigenous resistance to genocide ecocide and
expropriation in contemporary North America. Monroe, MN: Common Courage
Press.

Hickman, M. 2009. Study claims meat creates half of all greenhouse gasses. The Independent

Jg. 1 (2014), Heft 3 21



Journal fUr kritische Tierstudien

[online], http://www.independent.co.uk/environment/climate-change/study-claims-
meat-creates-half-of-all-greenhouse-gases-1812909.html [Zugriff 15. Juli 2014].
Kahn, R. 2008. Towards ecopedagogy: Weaving a board-based pedagogy of liberation for

animals, nature, and the oppressed people of the earth. In A. Darder, R. Torres and M.
Baltodano (Eds.), The Critical Pedagogy Reader (2nd ed.). New York: Routledge.

Kahn, R. 2010. Critical pedagogy, ecoliteracy, & planetary crisis: The ecopedagogy
movement. New York, NY: Peter Lang Publisher.

Lyman, H. 2001. Mad cowboy: Plain truth from the cattle rancher who won’t eat meat. New
York, NY: Scribner

Nocella, A. J., II. 2010. Healing our cuts: Transforming conflict. Journal for critical animal
studies, VIII (I/IT), S. 184-187.

Pellow, D. 2004. Garbage wars: The struggle for environmental justice in Chicago.
Cambridge, MA: The MIT Press.

Pellow, D. 2007. Resisting global toxics: Transnational movements for environmental justice.
Cambridge, MA: The MIT Press.

PETA. 2001. Report cards grades [online], http://www.peta.org/features/green-

meanies/mean-greenies-report-card-grades/ [Zugriff 15. Juli 2014].
Pickering, L. J. 2002. The Earth Liberation Front: 1997-2002. NY: South Wales. Arissa
Publications.

Regan, T. 1983. The case for animal rights. Los Angeles, CA: University of California Press.

Rosebraugh, C. 2004. Burning rage of a dying planet: Speaking for the Earth Liberation
Front. New York, NY: Lantern Books.

Scarce, R. 1990. Eco-warriors: Understanding the radical environmental movement.
Chicago, IL: The Noble Press, Inc.

Shiva, V. 2005. Earth democracy: Justice sustainability, and peace. Cambridge, MA: South
End Press.

Shiva, V. 2010. Staying alive: women, ecology, and development. Cambridge, MA: South
End Press.

Singer, P. 1985. Animal liberation. New York, NY: Avon Books.

Steele, D. 2008. Hunting: A sustainable choice? Earthsaver [online] Mai/Juni 2008, S. 1-4.
Zugreifbar iiber: http://islandveg.conscious-choices.ca/wp-
content/uploads/2010/06/VIV A-2009-Fall-News.pdf [Zugriff 14. Juni 2014]

Steinfeld, H. et al. (2006). Livestock's Long Shadow: Environmental Issues and options. Food

and Agricultural Organization of the United Nations. New York, NY.

Taylor, B. (Ed.) 1995. Ecological resistance movements: The global emergence of radical
and popular environmentalism. Albany, NY: State University of New York Press.

Torres, D. (Eds.), Critical pedagogy reader. New York, NY: Routledge.

UNEP 2010. Assessing the Environmental Impacts of Consumption and Production: Priority
Products and Materials. A Report of the Working Group on the Environmental
Impacts of Products and Materials to the International Panel for Sustainable
Resource Management [online]. Zugreifbar iiber:
https://web.archive.org/web/20110104214708/http://www.unep.org/resourcepanel/doc

Jg. 1 (2014), Heft 3 22



Journal fUr kritische Tierstudien

uments/pdf/PriorityProductsAndMaterials Report Full.pdf [Zugriff 14. Juni 2014]
White, R. 2008. Crimes against nature: Environmental criminology and ecological justice.
William Publishing.

Zum Autor

Anthony J. Nocella II ist Visiting Professor and der School of Education der Hamline
University, Minnesota, und Senior Fellow of the Dispute Resolution Institute an der Hamline
Law School. Als Mitbegriinder des Institute for Critical Animal Studies und Mitherausgeber
der Journal for Critical Animal Studies hat er seinen Arbeitsschwerpunkt zusitzlich auf die
intersektionale Arbeit zwischen kritischen Tierstudien und Behindertenstudien erweitert.

Ubersetzung
www.simorgh.de — ,Open Access in der Tier-, Menschen- und Erdbefreiung’. Revised 7/2014.

Zitation

Nocella, Anthony J. II (2014). Eine Konfliktanalyse innerhalb der Umwelt- und der
Tierrechtsbewegung: Reflektionen iiber die Allianzenpolitk in der Praxis. Journal fiir
kritische Tierstudien (deutschsprachige Edition) / JKTS, 1(3),
http://www.criticalanimalstudies.org/journal-fur-kritische-tierstudien-german-journal-for-

critical-animal-studies/.

©0Cl0

Leser diirfen diesen Artikel kopieren, zeigen und verbreiten, solange ein Verweis auf den/die Autoren, die

Ubersetzer und das Journal fiir kritische Tierstudien gegeben wird. Die Verwendung ist ausschlieBlich auf nicht-
kommerzielle Zwecke eingeschrinkt und es diirfen keine Verdnderungen am Textmaterial vollzogen werden.
Weitere Details zu dieser Creative Commons Lizenz findet sich unter http://creativecommons.org/licenses/by-

nc-nd/3.0/. Alle anderen Verwendungszwecke miissen von dem/den Autoren und Ubersetzern des Journals fiir
kritische Tierstudien genehmigt werden. Das Journal fiir kritische Tierstudien wird vom Institute for Critical
Animal Studies herausgebracht. Die Artikel werden vom Directory of Open Access Journals gelistet.

Jg. 1 (2014), Heft 3 23



